Sheffield
Hallam _
University

Black Germany. Zur Entstehung einer Schwarzen
Community in Deutschland

AITKEN, Robbie <http://orcid.org/0000-0002-3332-3063>
Available from Sheffield Hallam University Research Archive (SHURA) at:
https://shura.shu.ac.uk/36675/

This document is the Published Version [VoR]
Citation:

AITKEN, Robbie (2022). Black Germany. Zur Entstehung einer Schwarzen
Community in Deutschland. Aus Politik und Zeitgeschichte (12), 4-10. [Article]

Copyright and re-use policy

See http://shura.shu.ac.uk/information.html

Sheffield Hallam University Research Archive
http://shura.shu.ac.uk


http://shura.shu.ac.uk/
http://shura.shu.ac.uk/information.html

15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

APu”Z

Aus Politik und Zeitgeschichte

Black Germany

Zur Entstehung einer Schwarzen Community in Deutschland

Robbie Aitken
18.03.2022 / 16 Minuten zu lesen

Die Prasenz Schwarzer Menschen im deutschsprachigen Raum lasst sich bis ins Mittelalter
zuriickverfolgen. Spatestens im Kaiserreich wurde die Community gréBer und sichtbarer. Warum ist
Deutschlands Schwarze Geschichte dennoch so unbekannt?

Geschatzt leben heute Uber eine Million Menschen afrikanischer Herkunft in Deutschland. Die Prasenz Schwarzer Menschen im
deutschsprachigen Raum lasst sich bis ins Mittelalter zuriickverfolgen. Seit geraumer Zeit dokumentieren Aktivistinnen und
Aktivisten sowie Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler die aktive Rolle, die Schwarze Menschen in der deutschen
Geschichte Uber Jahrhunderte gespielt haben, und die Geschichte des européischen Rassismus, der ihr Leben pragte. [1]
Dennoch werden die Beitrdge Schwarzer Menschen zur deutschen Gesellschaft in den Geschichtsblichern haufig ausgeklammert
oder totgeschwiegen, und so bleiben viele Liicken in den vorhandenen historischen Aufzeichnungen. Dieser Beitrag bietet eine
Einflhrung in die Geschichte(n) Schwarzer Menschen in Deutschland. Ausgehend vom mittelalterlichen Europa wenden wir uns
zunachst dem 17. Jahrhundert zu, als die Zahl der Menschen afrikanischer Herkunft im deutschsprachigen Raum langsam
zunahm. Der Schwerpunkt der Darstellung liegt dann auf der Entwicklung einer bestdéndigen Schwarzen Community in der Zeit
von 1884 bis 1945.

Vom mittelalterlichen Europa bis zur fruhen Neuzeit

Es gibt Belege daflr, dass sich bereits im Mittelalter Menschen afrikanischer Herkunft im deutschsprachigen Europa aufhielten.
Insbesondere wahrend der Herrschaft des Stauferkdnigs Friedrichs Il. als Kaiser des Heiligen Rémischen Reiches (1220-1250)
waren zahlreiche Schwarze Manner und Frauen an seinem kosmopolitischen Hof téatig. [2] Sie wurden als Sklaven gekauft oder im
Rahmen diplomatischer Beziehungen von muslimischen Wurdentragern geschenkt. Andere waren Untertanen des romisch-
deutschen Reiches, das sich Uber weite Teile Mitteleuropas und des heutigen ltaliens erstreckte und auch eine Kolonie
sizilianischer Muslime im slditalienischen Lucera umfasste, die sich dort im Exil befanden. Am Hof Friedrichs Il. hatten Schwarze
militérische Positionen inne, waren Unterhaltungskinstler und Bedienstete. Zu ihnen gehorte Johannes Morus, der zum
persénlichen Kammerdiener des Kaisers aufstieg und auch in Lucera diente. [3] Der Kenntnisstand uber ihr Leben und ihre

Erfahrungen ist jedoch nach wie vor gering.

Wahrend der Frihen Neuzeit traten afrikanische Pagen und Bedienstete an den Hofen der deutschen Feudalaristokratie und in
den Haushalten der aufstrebenden burgerlichen Handelsfamilien zunehmend als exotische Statussymbole in Erscheinung,
dhnlich wie anderswo in Europa. [4] An gréBeren Flirstenhéfen durchliefen junge afrikanische Ménner eine musikalische
Ausbildung. Einige dienten als Musiker im Militar, eine Tradition, die bis ins 20. Jahrhundert fortgefiihrt wurde. Die meisten von
ihnen waren urspringlich als Sklaven gekauft worden, und es war nicht unublich, dass Schwarze Jugendliche unter den
Mitgliedern der européischen Kénigshauser als Geschenke ausgetauscht wurden. Trotz der stark hierarchischen Ordnung des
Lebens am Hof gab es Mdglichkeiten der Integration und des sozialen Aufstiegs. Im 18. Jahrhundert wurden Afrikaner auch an die

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 1/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

Hofe deutscher Flirsten gebracht, um dort einen Beruf zu erlernen oder im Geiste der Aufkldrung eine Ausbildung zu erhalten. Seit
dieser Zeit ist auch belegt, dass Schwarze Menschen in deutschen Stadten etwa als Hafenarbeiter, fahrende Klinstler oder

Prostituierte arbeiteten.

Zu den wenigen Personen dieser Zeit, deren Lebensléufe relativ gut dokumentiert sind, gehéren der ghanaische Philosoph Anton
Wilhelm Amo (ca. 1703-1759), der den Herzdgen von Braunschweig-Wolfenblttel geschenkt worden war und spéater an den
Universitaten Halle und Jena lehrte, der gut vernetzte Wiener Héfling und Freimaurer Angelo Soliman (Mmadi Maki, ca. 1721-1796)
und die Ostafrikanerin Machbuba (ca. 1825-1840), die als Jugendliche von Hermann von Plickler-Muskau als Sklavin gekauft und
nach Europa gebracht wurde. Sie starb 1840 in Muskau, Sachsen. [5] Doch erst im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts stieg die
Zahl der Manner und Frauen afrikanischer Herkunft, die sich in Deutschland aufhielten, deutlich an — der Beginn einer

kontinuierlichen Prasenz Schwarzer Menschen in Deutschland.

Wachsende Sichtbarkeit im Kaiserreich

Die Entwicklung einer dauerhaften — zwar kleinen, aber sichtbaren — Schwarzen Community in Deutschland war eine
unvorhergesehene Folge des europédischen Imperialismus und der frihen Globalisierung. Diese Prozesse schufen Wege und
Transportverbindungen, die es Schwarzen Mannern und Frauen aus unterschiedlichen Gegenden erst ermdglichten, nach Europa
und nach Deutschland zu gelangen. Zwischen 1884, den Anféngen des deutschen Kolonialreichs in Afrika, und dem Ausbruch des
Ersten Weltkriegs 1914 hielten sich mehrere tausend Menschen afrikanischer Herkunft aus fast allen Regionen Afrikas sowie aus
der Karibik, Stidamerika und den Vereinigten Staaten in Deutschland auf. Insbesondere die regelméBigen und direkten
Schiffsverbindungen zu den neuen deutschen Kolonien erleichterten die Zuwanderung, vor allem aus Kamerun, aber auch aus
Togo und dem damaligen Deutsch-Ostafrika, das Teile der heutigen Staaten Tansania, Burundi, Ruanda und kurzzeitig Sansibar
umfasste, sowie in geringerem Umfang aus dem damaligen Deutsch-Siidwestafrika auf dem Gebiet des heutigen Namibia.

Vor 1914 waren die Lebenswirklichkeiten Schwarzer Menschen in Deutschland alles andere als einheitlich, doch lassen sich
durchaus einige allgemeine Aussagen treffen. [6] Erstens waren Schwarze Uberall im deutschen Kaiserreich zu finden, in
Ortschaften und Dérfern genauso wie in gréBeren Stadten. Dies lag zum Teil daran, dass diejenigen, die direkt am Kolonialprojekt
beteiligt waren, in der Regel auch diejenigen waren, die Afrikaner nach Europa brachten — Missionare, Beamte, Militars,
Geschaftsleute und Zoo-Unternehmer. Diese lebten Uber das ganze Land verstreut. Zweitens handelte es sich in jener Zeit bei der
Gruppe Schwarzer Menschen in Deutschland um eine junge, mannlich dominierte Bevdlkerung — nur sehr wenige Schwarze
Frauen waren zu dieser Zeit in Deutschland. Dies ist auf die geschlechtsspezifische Struktur vieler afrikanischer
Bevdlkerungsgruppen zuriickzufihren, die an dieser Migration beteiligt waren, und héangt auch mit den Routen zusammen, Gber
die die Menschen nach Europa kamen. [7] Drittens handelte es sich bei der tiberwiegenden Mehrheit der Ankommenden um
Durchreisende, eine Bevdlkerung in stdéndiger Bewegung: Nur eine Minderheit betrachtete ihren Aufenthalt nicht als
vorubergehend, und nur sehr wenige blieben liber einen langeren Zeitraum.

Schwarze Menschen kamen auf den unterschiedlichsten Wegen und aus den unterschiedlichsten Griinden ins Kaiserreich. Einige
waren von Zwang gepragt, andere lieBen Handlungsspielraum und beruhten auf einer bewussten Entscheidung flr die Reise.
Zahlreiche Menschen, darunter auch viele Frauen und Kinder, wurden von Unternehmern als "Exponate" fir Menschen-Zoos nach
Europa geholt, in denen sie zur Unterhaltung des weiRen Publikums ihre vermeintliche "Eingeborenenkultur" vorfihren sollten.
Solche Spektakel waren oft ein groBes Geschéft, organisiert von Impresarios wie dem Hamburger Zoodirektor und
Voélkerschauausrichter Carl Hagenbeck. Auch der deutsche Staat forderte beispielsweise die Berliner Kolonialausstellung von
1896, zu deren Anlass rund hundert Menschen aus den Kolonien in die Hauptstadt gebracht wurden, um die Offentlichkeit fur die
deutschen Ubersee-Ambitionen zu begeistern. [8] Noch einmal so viele junge afrikanische Ménner trafen als Diener und Begleiter
deutscher Kolonialfunktiondre, Missionare und Handler ein, die auf Heimaturlaub waren. Darlber hinaus wurden Dutzende
afrikanische Manner angestellt, um am Hamburger Kolonialinstitut oder am Berliner Seminar fur Orientalische Sprachen

zukiinftige deutsche Kolonisten in afrikanischen Sprachen und Sitten zu unterrichten. [9]

Eine weitere treibende Kraft hinter den Migrationsbewegungen aus den Kolonien waren Teile der kolonisierten afrikanischen
Gesellschaften selbst. Mitglieder der wohlhabenden kamerunischen und togolesischen Kiistenelite etwa hatten die finanziellen
Mittel (oder aber Sponsoren), um ihre Kinder, fast ausschlieBlich ihre S6hne, nach Deutschland zu schicken, damit sie dort
ausgebildet wurden oder eine Lehre absolvierten. Familien wie die Bells und Akwas in Douala in Kamerun oder die Garbers und
Lawsons in Aného in Togo erkannten in der Bildung einen Weg, liber den sie Prestige und politischen Einfluss gewinnen konnten.

Katholische und protestantische Missionsgesellschaften mit Sitz in den deutschen Kolonien waren ebenfalls daran beteiligt,

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 2/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

junge Afrikaner in Deutschland flr den kiinftigen religiosen Dienst auszubilden. Darliber hinaus traf in den deutschen Hafen, vor
allem in Hamburg, eine Vielzahl Schwarzer Manner ein, die fur die zunehmend international ausgerichtete deutsche Handelsflotte
arbeiteten. Und bereits vor 1914 traten Schwarze Kiinstlerinnen und Kiinstler, vor allem aus den Vereinigten Staaten, in deutschen
Stadten auf. [10]

Die deutschen Kolonialbehérden in Berlin und Afrika unterstitzten zunachst die temporare Einwanderung, insbesondere aus den
Kolonien, solange dies als vorteilhaft fur die Ziele des deutschen Imperialismus angesehen wurde. Eine dauerhafte Ansiedlung
von Afrikanern war jedoch zu keinem Zeitpunkt beabsichtigt, und bereits in den 1890er Jahren wurden
Migrationsbeschrankungen eingefihrt, um die Zuwanderung aus den Kolonien zu kontrollieren und zu begrenzen. Die
Begriindung war, dass junge Afrikaner durch den Kontakt mit der européischen Gesellschaft moralisch korrumpiert wirden und

sich nach ihrer Riickkehr nach Afrika nicht wieder in die strenge Rassenhierarchie des kolonialen Umfelds eingliedern wollten.[11]

Der Erfolg dieser wie auch spaterer Beschrankungen ist fraglich. Afrikaner aus den deutschen Kolonien erreichten Deutschland
noch bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs in groBerer Zahl. Die Gberwiegende Mehrheit von ihnen kehrte vor Beginn der
Kampfhandlungen nach Hause zurlick. Nichtsdestotrotz lieBen sich einige Schwarze entweder aus freien Stlicken oder aus der
Not heraus langerfristig in Deutschland nieder, und so bildeten sich bereits vor 1914 in Stadten wie Berlin, Hamburg und Hannover

kleine Schwarze Communities.

Weimarer Republik

Der Krieg und der anschlieBende Versailler Vertrag stellten eine Wende flir die Schwarze Bevélkerung in Deutschland dar. [12] Die
hohe Mobilitét der Vorkriegszeit kam zum Erliegen und hinterlie nach 1918 eine viel kleinere, stabile und sesshafte Diaspora. Fur
die Dauer des Krieges saen Schwarze Menschen, die sich eigentlich nur temporér in Deutschland aufgehalten hatten, im Land
fest. Mehrere Manner aus den Kolonien kdmpften fir die deutsche Armee in Europa und wurden fir ihre Verdienste im Krieg
ausgezeichnet. Andere arbeiteten in Munitionsfabriken. Schwarze mit britischem oder franzésischem Pass wurden zum Teil als
Kriegsgefangene inhaftiert.

Mit Ausnahme von Deutsch-Ostafrika, wo die Kdmpfe bis Ende 1918 andauerten, war das Deutsche Reich in Afrika bis 1916
praktisch zusammengebrochen. Im Rahmen des Friedensabkommens wurde Deutschland seiner Kolonien enteignet, was der
kontinuierlichen Einwanderung aus den Kolonialgebieten und Uberhaupt der Immigration aus Afrika ein Ende setzte. Die
deutschen Kolonien wurden unter zumeist franzdsische und britische Mandate gestellt. Dies bedeutete auch, dass die
mutmaBlich mehreren hundert Manner aus diesen Gebieten, die sich noch im Nachkriegsdeutschland befanden und den Grofteil
der Schwarzen Bevolkerung ausmachten, nun rechtlich den Mandatsmachten unterstanden. Fir ihre Riickkehr nach Afrika
bendtigten sie also eine Erlaubnis der franzdsischen oder der britischen Behorden. Beide Staaten zogerten jedoch, diese
Verantwortung wahrzunehmen, und lehnten routineméaBig Antrage auf Riickkehr in die Heimat ab, sodass diese Ménner in

Deutschland strandeten und sich dort notgedrungen niederlieBen. @

Ihr rechtlicher Status war komplex: Vor dem Krieg waren sie nie deutsche Staatsblirger gewesen, sondern eher Untertanen mit
begrenzten und unklaren Rechten. Nach dem Krieg wéren sie am ehesten als staatenlos zu bezeichnen. [14] Denjenigen, die die
deutsche Staatsbiirgerschaft beantragten, wurde fast ausnahmslos die Einblirgerung verweigert. In der Folge war es fir sie alles
andere als einfach, sich ein Leben in Deutschland aufzubauen. Die deutschen Behorden zeigten sich wenig begeistert, sich dieser
Méanner anzunehmen, und die Linie der Politik ihnen gegenliber war bis etwa 1939 von der Hoffnung gepragt, die verlorenen
Kolonien zurlickzugewinnen. Ihre Anwesenheit wurde geduldet, um negative Schlagzeilen in der internationalen Presse zu
vermeiden. Dazu gehdrte auch eine begrenzte finanzielle Unterstiitzung fir arbeitslose Afrikaner. [15] Das langfristige Ziel blieb

jedoch, die Riickkehr der Manner nach Afrika sicherzustellen.

Trotz dieser betrachtlichen Hindernisse konnten die Manner aus den ehemaligen Kolonien und anderen Regionen Afrikas,
zusammen mit afroamerikanischen Mannern aus den USA und der Karibik, in der Zwischenkriegszeit zunehmend Wurzeln in
Deutschland schlagen. Es wurden Ehen geschlossen und Familien gegriindet, obwohl die deutschen Behérden mitunter aktiv
versuchten, gemischte Paare zu trennen. Angesichts des Ungleichgewichts zwischen den Geschlechtern unter den Schwarzen
Einwohnern bedeutete Heirat meist, eine wei3e Partnerin zu finden, und bis 1933 wurden mehrere Dutzend gemischte Ehen
geschlossen. [16] Aus diesen und nichtehelichen Beziehungen entwickelte sich eine neue Generation Schwarzer Deutscher. Diese

afrodeutschen Familien waren Teil des groBeren Wandels hin zu einer stabilen, dauerhaft ansédssigen Schwarzen Community in

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 3/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

der Zwischenkriegszeit. Doch nach den Bestimmungen des deutschen Staatsangehdrigkeitsrechts erbten sowohl die Ehefrauen
als auch die Kinder der Ménner aus den ehemaligen Kolonien deren faktische Staatenlosigkeit. [17]

Die meisten Schwarzen Einwohnerinnen und Einwohner zogen in die expandierenden, kosmopolitischen Metropolen Berlin und
Hamburg, wo sie sowohl untereinander als auch fiir AuBenstehende an Sichtbarkeit gewannen. Schon in der Vorkriegszeit, aber
zunehmend in der Weimarer Republik, hatten gemeinsame Interessen, die geteilten Erfahrungen von Rassismus und
Kolonialismus und die Schwierigkeiten des wirtschaftlichen und sozialen Uberlebens in Deutschland fiir Bindungen zwischen
Schwarzen mit teils sehr unterschiedlichen Hintergriinden gesorgt. Indem sie miteinander in Kontakt traten und informelle und
formelle Netzwerke auf lokaler und nationaler Ebene aufbauten, entstand erstmals eine organisierte Gemeinschaft Schwarzer
Menschen in Deutschland. Die Siedlungsmuster in Berlin und Hamburg sind ein Beleg fur diese sich entwickelnde Community.
Typischerweise konzentrierten sich die Schwarzen Bewohnerinnen und Bewohner auf einige wenige Gebiete, lebten und
arbeiteten in unmittelbarer Néhe zueinander und teilten sich manchmal Unterkiinfte. Ein deutliches Zeichen fiir die Bildung einer
Community war uberdies die Entstehung sozialer Rdume, die explizit von Schwarzen Menschen frequentiert wurden, wie die von

dem Inder Hardas Singh betriebene "Indian Bar" in Hamburg oder das Café Central in Berlin.

N

f

A20

Schauspielerinnen und Schauspieler bei Dreharbeiten zum Spielfilm ,Einbrecher” von Hanns Schwarz in

den Ufa-Ateliers Neubabelsberg, Potsdam, im Jahr 1930.
Qunelle: Sammlung des Autors

(© Sammlung des Autors)

Das Café Central war nicht nur ein Treffpunkt fir Schwarze, sondern diente auch als Rekrutierungsstétte fur Film-, Theater- und
Zirkusdirektoren, die nach Schwarzen Darstellerinnen und Darstellern suchten. In den spaten 1920er Jahren waren die meisten
Schwarzen fast vollstédndig von anderen Beschaftigungsmaglichkeiten ausgeschlossen und versuchten, ihnren Lebensunterhalt
stattdessen durch Film- und Blihnenauftritte zu bestreiten. Die Rollen, die ihnen angeboten wurden, entsprachen in der Regel
dem Stereotyp "des Schwarzen" als primitiv oder exotisch. Abgesehen von dem Kameruner Bebe Mpessa, besser bekannt als
Louis Brody, hatten nur wenige Schwarze Darsteller dauerhaften Erfolg. @ Doch in einer Zeit, in der die deutsche Wirtschaft auf
eine Krise zusteuerte, bot die Arbeit als Schauspieler einen betrachtlichen finanziellen Zuverdienst. Film, Theater und Zirkus
wurden zu Orten, an denen Schwarze Menschen miteinander in Kontakt kamen, was das Gemeinschaftsgefihl unter ihnen

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 4/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

starkte. Feste Strukturen ergaben sich fir sie schlieBlich durch die sozialen und politischen Organisationen, die Schwarze
Menschen in Deutschland selbst griindeten.

Schwarzer Aktivismus

1921 schrieb Louis Brody einen offenen Brief an die Berliner Zeitung "B.Z. am Mittag", in dem er gegen die rassistischen
Beschimpfungen protestierte, denen die Schwarze Bevolkerung Deutschlands aufgrund der "Schwarzen Schmach" ausgesetzt
war. @ Dabei handelte es sich um eine zutiefst rassistische Propagandakampagne gegen den Einsatz franzdsischer
Kolonialtruppen wéhrend der alliierten Besetzung des Rheinlandes. [20] Brodys Intervention steht in einer langeren Tradition von
Schwarzem Aktivismus in Deutschland, der schon in den friiheren antikolonialen Aktivitaten der Kameruner Alfred Bell und
Mpundu Akwa sowie in einem Zeitungsartikel des Togolesen Kuaku Karl Atiogbe aus dem Jahr 1908 seinen Ausdruck fand. In
besagtem Zeitungsartikel stellte Atiogbe die vorurteilsbehafteten Annahmen der Deutschen liber Schwarze Menschen ganz

grundsétzlich in Frage. [21]

Brodys Brief von 1921 wurde im Namen des Afrikanischen Hilfsvereins (AH) veréffentlicht. Der 1918 in Hamburg gegriindete Verein
war ein Sprachrohr der sich entwickelnden Schwarzen Gemeinschaft in Deutschland. Er wurde als zentraler Organisationspunkt
fir alle Menschen afrikanischer Herkunft in Deutschland gegriindet, um Firsorge und Rechtsberatung zu bieten und als Ersatz
fiir die "Stammesgemeinschaft und Familie der Heimat" zu dienen. [22] Von den 32 Griindungsmitgliedern waren die meisten
Kameruner, aber die Mitgliedschaft stand jedem in Deutschland lebenden Schwarzen offen. Auch Manner aus Togo, Ost- und
Westafrika und der Karibik engagierten sich im Verein. Obwohl viele Mitglieder in Hamburg und Berlin ansassig waren, betatigte

sich die Gruppe landesweit und hatte auch in OstpreuB3en, Bayern, Westfalen und Mecklenburg Unterstutzer.

Obwohl der Verein sich selbst als unpolitisch bezeichnete, meldete er sich zu Themen zu Wort, die fur die Mitglieder von gro3em
sozialen und politischen Interesse waren. Ein Kreis um den Kameruner Martin Dibobe versuchte, sich in die Nachkriegsdebatten
Uber das Schicksal der deutschen Kolonien einzuschalten. [23] Im Juni 1918 libergaben Dibobe und seine 17 Mitstreiter dem
Reichskolonialamt eine 32 Punkte umfassende Petition. Die an die Weimarer Nationalversammlung gerichtete Eingabe sah eine
radikale Neuverhandlung der Beziehungen zwischen Kamerun und Deutschland vor. Die beiden Lander sollten zwar weiterhin eng
miteinander verbunden sein, Kamerun sollte jedoch aus dem Griff des Kolonialismus befreit und Kameruner und Deutsche sowohl
in Deutschland als auch in Afrika politisch und sozial gleichgestellt werden. Angesichts des antikolonialen Charakters der Petition
liberrascht es nicht, dass die Forderungen der Manner ignoriert wurden. Der AH, der 1920 43 Mitglieder zahlte, vertrat die

Interessen der Schwarzen Gemeinschaft in Deutschland bis zu seiner Auflésung Mitte der 1920er Jahre. [24]

1929 grundeten einige Unterzeichner der Petition sowie ehemalige AH-Mitglieder eine deutlich politischere, kommunistisch
finanzierte, antikoloniale Nachfolgeorganisation in Berlin.@ Auch sie wurde von Kamerunern dominiert und versuchte, die
Interessen der Schwarzen in Deutschland zu vertreten und gleichzeitig gegen die weltweite Ausbeutung von Menschen
afrikanischer Herkunft zu protestieren. Ihre Netzwerke reichten lGber Deutschland hinaus zu einer Schwesterngruppe in Paris, zu
afrikanischen antikolonialer Aktivisten in anderen europédischen Landern und zu kommunistischen Aktivisten in Moskau. lhre
zentrale Figur war der kamerunische Kommunist Joseph Ekwe Bilé, der als Redner bei antiimperialistischen Demonstrationen der
Kommunistischen Internationale auftrat. Mit der Machtiibernahme durch die Nationalsozialisten im Januar 1933 fand der
offentliche Schwarze politische Aktivismus in Deutschland jedoch ein jahes Ende.

Verfolgung in Nazi-Deutschland

Die Machtergreifung der Nationalsozialisten hatte groBe Auswirkungen auf das Leben aller Schwarzen in Deutschland. Mitglieder
der Schwarzen Community erinnerten diesen Moment als einen Wendepunkt in ihrer persénlichen Geschichte. [26] Als nicht ins
Rassekonzept der Nazis passende AuBBenseiter sollten sie von der Zugehorigkeit zum neuen Deutschland systematisch
ausgeschlossen werden. Auf lokaler Ebene wurden Einzelpersonen von fanatisierten Parteigdngern schikaniert. Wenige Monate
nach der Machtergreifung im Jahr 1933 wurde der Kiinstler und Aktivist Hilarius Gilges in Dlsseldorf von einem Mob lokaler NS-
Funktionare und -Anhanger ermordet. Einige Familien wurden aus ihren Hausern vertrieben, andere verloren ihre Existenz. Die
Viktimisierung erstreckte sich auch auf in Deutschland geborene Schwarze Kinder, die in der Schule rassistischen Beleidigungen
ausgesetzt waren, und fast ausnahmslos wurde ihrem Bildungsweg mit der Nazifizierung des Schulsystems vorzeitig ein Ende
gesetzt. Es Uberrascht nicht, dass sich viele zur Flucht aus Deutschland entschieden.

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 5/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

Die Ausgrenzung wurde noch beschleunigt, als Reichsinnenminister Wilhelm Frick 1935 die Niirnberger Gesetze, die
EheschlieBungen zwischen sogenannten Ariern und Juden untersagten, in Teilen ausdriicklich auf Schwarze ausdehnte. Nun
waren Ehen zwischen zeugungsfahigen Menschen afrikanischer Herkunft und weiBen Europédern und Européerinnen verboten.
Die Antrage auf Erlaubnis zur EheschlieBung wurden ausnahmslos abgelehnt, und die Nazis versuchten aktiv, bestehende
Partnerschaften durch die Androhung von Sterilisation und Inhaftierung aufzuldsen. Dies verdeutlicht die volkermdrderische
Absicht der antischwarzen Politik und Praxis der Nazis. Das Ziel des Regimes bestand letztlich darin, das Heranwachsen kunftiger

Generationen von Schwarzen Deutschen zu verhindern.

Bis zum Sommer 1940 wurde die antischwarze Politik bis zu einem gewissen Grad durch die Hoffnung auf die Riickgewinnung der
Kolonien abgefedert. Der koloniale Revisionismus eréffnete voriibergehend sichere Raume fir Einzelpersonen und Familien. Mit
dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs sahen sich Schwarze und ihre weiBen Partner und Partnerinnen jedoch einem erhéhten
MaR an Gewalt ausgesetzt, da der Kolonialrevisionismus und die Sorge um das internationale Ansehen Deutschlands keine
Prioritat mehr hatten. [27] Immer mehr Menschen wurden in Konzentrationslagern, Zwangsarbeitslagern und Sanatorien

inhaftiert, sterilisiert und/oder ermordet.

Nachwehen

Die Schwarze Bevdlkerung, die die NS-Zeit Gberlebte, zéhlte nun deutlich weniger Menschen, und die Community, die sich seit
dem spaten 19. Jahrhundert entwickelt hatte, war verstreut und traumatisiert. Mit der Zeit wurden Freundschaften und Netzwerke
wiederhergestellt. hre Erfahrungen und Leiden bleiben jedoch in der éffentlichen und historischen Erinnerung an das Dritte
Reich fast ganzlich unerwahnt, was die Unsichtbarkeit dieser Schwarzen Gemeinschaft sowie der Schwarzen deutschen
Vergangenheit in der allgemeinen deutschen Geschichtsschreibung widerspiegelt. Diese Unsichtbarkeit ist das Ergebnis
mehrerer komplexer Ursachen: dem schieren Ausmaf der nationalsozialistischen Graueltaten, der zahlenmaBig geringen GréBRe
der Schwarzen Bevdlkerung in Deutschland vor 1945, dem Mangel an Archiv-Dokumentation und der anhaltenden Unféhigkeit,
sich konstruktiv mit der kolonialen Vergangenheit Deutschlands auseinanderzusetzen. Die Folge ist, dass es kaum eine
Erinnerung daran gibt, dass es in Deutschland einmal eine Schwarze Bevolkerung gegeben hat, die groBtenteils aus den
deutschen Kolonien stammte.

Aus dem Englischen von Birthe Miihlhoff, Dinslaken

FuBnoten /N

Zu den wichtigsten Werken gehoéren: Katharina Oguntoye, Eine afro-deutsche Geschichte. Zur Lebenssituation von
Afrikanern in Deutschland von 1884 bis 1950, Berlin 1997; Paulette Reed-Anderson, Eine Geschichte von mehr als 100
Jahren. Die Anfénge der afrikanischen Diaspora in Berlin, Berlin 1995; Peter Martin, Schwarze Teufel, edle Mohren.

Ju
Afrikaner in Geschichte und BewuBtsein der Deutschen, Hamburg 2001.
Vgl. Paul H.D. Kaplan, Black Africans in Hohenstaufen Iconography, in: Gesta 26/1987, S. 29-36; Rashid-S. Pegah, Real and

[2] Imagined Africans in Baroque Court Divertissements, in: Mischa Honeck/Martin Klimke/Anne Kuhimann-Smirnov (Hrsg.),
Germany and the Black Diaspora: Points of Contact, 1250-1914, New York 2013, S. 74-91.

Vgl. Jeff Bowersox, Johannes dictus Morus (d. 1254), A http://www.blackcentraleurope.com/sources/1000-
1500/johannes-dictus-morus-d-1254/.

3]

[4] vgl. Anne Kuhlmann-Smirnov, Schwarze Européer im Alten Reich: Handel, Migration, Hof, Gottingen 2013.

Vgl. Stephen Menn/Justin Smith (Hrsg.), Anton Wilhelm Amo’s Philosophical Dissertations on Mind and Body, New York

(5]
— 2020; Philipp Blom/Wolfgang Kos (Hrsg.), Angelo Soliman - Ein Afrikaner in Wien, Wien 2011.

Vgl. Robbie Aitken, A Transient Presence: Black Visitors and Sojourners in Imperial Germany, 1884-1914, in: Immigrants

[6]
— and Minorities 34/2016, S. 233-253.

7] Dieses Ungleichgewicht zwischen Mannern und Frauen galt nicht im Fall der afroamerikanischen Kinstlerinnen und
— Kinstler, die nach Deutschland kamen.

[8] Vgl. Andrew Zimmerman, Anthropology and Antihumanism in Imperial Germany, Chicago 2001, S. 24-37.

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 6/8


http://www.blackcentraleurope.com/sources/1000-1500/johannes-dictus-morus-d-1254/
http://www.blackcentraleurope.com/sources/1000-1500/johannes-dictus-morus-d-1254/
http://www.blackcentraleurope.com/sources/1000-1500/johannes-dictus-morus-d-1254/
http://www.blackcentraleurope.com/sources/1000-1500/johannes-dictus-morus-d-1254/

15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de

Vgl. Aitken (Anm. 6), S. 240-243. Siehe auch Holger Stoecker, Afrikawissenschaft in Berlin von 1919 bis 1945. Zur
[9] Geschichte und Topographie eines wissenschaftlichen Netzwerkes, Stuttgart 2008; Marianne Bechhaus-Gerst, Kiswahili
sprechende Afrikaner in Deutschland vor 1914, in: Afrikanistische Arbeitspapiere 55/1998, S. 155-172.

[10]

m

2]

)

(14]

1]

6]
Ji|
i8]
[19]

e
[21]

(22

231

(24

[

[26]

127

Vgl. Jeff Bowersox, Seeing Black: Foote’s Afro-American Company and the Performance of Racial Uplift in Imperial
Germany in 1891, in: German History 38/2020, S. 387-413; Kira Thurman, Singing Like Germans: Black Musicians in the
Land of Bach, Beethoven, and Brahms, Ithaca 2021.

Vgl. Robbie Aitken/Eve Rosenhaft, Black Germany: The Making and Unmaking of a Diaspora Community, 1884-1960,
Cambridge 2013, S. 37-43, S. 60-62.

Wahrend der Weimarer Zeit kamen etwa 600 bis 800 Kinder aus gemischten Beziehungen zwischen deutschen Frauen
und den franzésischen Kolonialtruppen der Rheinlandbesetzung zur Welt. Siehe den Beitrag von Julia Roos in diesem
Heft.

Vgl. Aitken/Rosenhaft (Anm. 11), Kapitel 2.

Zwischen 1884 und 1945 erhielten lediglich drei Familien die deutsche Staatsbirgerschaft. Vgl. Laura Frey/Robbie
Aitken, "Appartenances coloniales". Les répercussions du traité de Versailles sur le statut juridique des Allemands noirs
et de leurs familles entre les deux guerres, in: Revue d’Allemagne et des pays de langue allemande 2/2020, S. 365-380.

Vgl. Heiko Méhle, Betreuung, Erfassung, Kontrolle — Die Deutsche Gesellschaft flr Eingeborenenkunde, in: Joachim
Zeller/Ulrich van der Heyden (Hrsg.), Kolonialmetropole Berlin, Berlin 2002, S. 243-251.

Vgl. Aitken/Rosenhaft (Anm. 11), Kapitel 3.

Vgl. ebd., S. 94-102.

Vgl. Tobias Nagl, Die unheimliche Maschine. Rasse und Reprasentation im Weimarer Kino, Mliinchen 2009, S. 557-590.
Vgl. Louis Brody, Die deutschen Neger und die "schwarze Schmach", in: B.Z. am Mittag, 24.5.1921.

Siehe den Beitrag von Julia Roos in diesem Heft.

Zu Bell siehe Aitken/Rosenhaft (Anm. 11), S. 24-28; Karl Atiogbe, Ein Wort fiir meine schwarzen Brider, in: Berliner
Tageblatt, 2. Beiblatt, 15.3.1908.

Statut des Afrikanischen Hilfsvereins, Staatsarchiv Hamburg 331-333, SA 2819.

Vgl. Stefan Gerbing, Afrodeutscher Aktivismus. Interventionen von Kolonisierten am Wendepunkt der Dekolonisierung
Deutschlands 1919, Frankfurt/M. 2010, S. 47-55; Paulette Reed-Anderson, Hearing Colonial Voices: Martin Dibobe and
the 1919 Cameroonian Petition, in: Mont Cameroun 2/2005, S. 49-64.

Zur Geschichte des Afrikanischen Hilfsvereins vgl. Peter Martin, Anfange politischer Selbstorganisation der deutschen
Schwarzen bis 1933, in: Marianne Bechhaus-Gerst/Reinhardt Klein-Arendt (Hrsg.), Die (koloniale) Begegnung.
Afrikanerlnnen in Deutschland 1880-1945, Deutsche in Afrika 1880-1918, Frankfurt/M. 2003, S. 200-201.

Zur "Liga zur Verteidigung der Negerrasse" (LzVN) vgl. Robbie Aitken, From Cameroon to Germany and Back via Moscow
and Paris: The Political Career of Joseph Bilé (1892-1959), Performer, "Negerarbeiter" and Comintern Activist, in: Journal
of Contemporary History 43/2008, S. 597-616.

Siehe zum Beispiel Doris Reiprich/Erika Ngambi Ul Kuo, Unser Vater war Kameruner, unsere Mutter OstpreuBin, wir sind
Mulattinnen, in: Katharina Oguntoye/May Opitz/Dagmar Schultz (Hrsg.), Farbe bekennen, Frankfurt/M. 2006, S. 73-92;
Gert Schramm, Wer hat Angst vorm schwarzen Mann, Berlin 2011; Theodor Wonja Michael, Deutsch sein und schwarz
dazu, Miinchen 2013.

Siehe Aitken/Rosenhaft (Anm. 11), Kapitel 7.

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/

7/8



15/01/2026, 15:22 Black Germany | Schwarz und Deutsch | bpb.de
@ @ @ Dieser Text ist unter der Creative Commons Lizenz "CC BY-NC-ND 3.0 DE - Namensnennung -
@ Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 3.0 Deutschland" [Link:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/] veroffentlicht. Autor/-in: Robbie

[Link: . .
https://creativecommons.org ﬁléee%éuers%)k/)_lde

nc-nd/3.0/de/]

Sie durfen den Text unter Nennung der Lizenz CC BY-NC-ND 3.0 DE und des/der Autors/-in
teilen.

Urheberrechtliche Angaben zu Bildern / Grafiken / Videos finden sich direkt bei den
Abbildungen.

Sie wollen einen Inhalt von bpb.de nutzen? [Link: https://www.bpb.de/die-
bpb/faq/184955/nutzungsrechte/]

https://lwww.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506169/black-germany/ 8/8


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
https://www.bpb.de/die-bpb/faq/184955/nutzungsrechte/
https://www.bpb.de/die-bpb/faq/184955/nutzungsrechte/
https://www.bpb.de/die-bpb/faq/184955/nutzungsrechte/

